



## أخوة ضائعة ... متى تعود وكونوا عباد الله إخوانا

أ.د. نادي عبدالله (\*)

أخوَّة لها معانيها، ولها حقوقها، ولها ثمرتها، فهي شـجرة وارفة يسـتظل الجميع تحت ظلها، إنها أخوة الإيمان، أخوة الدين، التي تربط بين المسلم وأخيه المسلم، أخوة هي أعظم من أخوة النسب، ورابطة هي أقوى من رابطة الدم؛ ولذلك حض الشرع على كل ما يزيد منها ويقويها؛ لأن بها قوة الدين، وتعاون المسلمين، ونهى عن كل ما يضعفها؛ لأن في إضعافها فساد الدين، وشتات المسلمين، نبهنا الله إلى ذلك فقال:

﴿ يَنَا يَّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَسَمُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعَدَآءَ وَلَا تَفَرَقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعَدَآءَ فَلَا تَفَرَقُوا وَكُنْتُمْ عَلَى فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُولِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوانا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّا إِفَا فَقَذَكُم مِّنْهَا ﴾.

(آل عمران: ۱۰۲، ۱۰۳)

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: «لا تحاسدُوا، ولا تناجَشُوا، ولا تباغَضُوا، ولا تباغَضُ ولا تباغَضُ على ولا تباغَضُ ولا يبع بعض، وكونوا عبادَ الله إخوانًا، المسلمُ أخو المسلم، لا يظلِمُ ه، ولا يخذلُ ه، ولا يكذبُه، ولا يحقره، التقوى ههنا -ويشير إلى صدره ثلاث مرات - بحسب امرئ من الشر أن يحقرَ أخاه المسلم، كلُّ المسلم على المسلم حرامٌ؛ دمُه،

ومالُه، وعرضُه»<sup>(۱)</sup>.

إنها أخوة راسخة باقية، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوهٌ ﴾ (الحجرات: ١٠)، حين تقوم الأمة بواجباتها تشعر بكل معاني العزة والفخر، والكرامة والنصر؛ وذلك لأن المسلم يعيش مع إخوانه المسلمين، لا يحسدونه، ولا يظلمونه، ولا يخذلونه: أي لا يتركون نصرته حين يحتاج إليهم. وفي هذا الحديث الشريف الذي هو من جوامع الكلم يرشدنا رسولنا الأكرم على إلى واجبات هذه الأخوة ومتطلباتها، أن نكون متحابين متآلفين، نسعى جميعًا بالتحلي بمكارم الأخلاق، ونبتعد







<sup>(×)</sup> أستاذ بجامعة الأزهر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم، وخذله، واحتقاره ودمه، وعرضه، وماله، (۱۹۸۲/٤)، برقم:

عن مساوئها، في معاملاتنا مع بعضنا البعض، معاملة سامية خالية من الغش، والحسد، والظلم، وغيرها من الأخلاق المذمومة، معاملة قائمة على الأخوة الإيمانية بكل معانيها.

فالمسلم أخو المسلم (فلا يظلمه): بأى نوع من أنواع الظلم، في قول أو فعل، ولا يؤذيه بأى نوع من الأذي.

(ولا يخذله): الخذل ترك الإعانة والنصر، ومعناه: إذا استعان به في دفع ظالم ونحوه لزمه إعانته إذا أمكنه ولم يكن له عذر شرعى في التقاعس عن نصرته، وفي رواية البخاري (ولا يُسلمه) بدلًا من (لا يخذله)، قال ابن حجر: أي لا يتركه مع من يؤذيه ولا فيما يؤذيه، بل ينصره ويدفع عنه، وقد يكون ذلك واجبًا وقد يكون مندوبًا بحسب اختلاف الأحوال(٢). وهذا أخصُّ من ترك الظلم، وبخاصة إذا كان في محنة، واحتاج إلى إخوانه، زاد الطبراني من طريق سالم بن عبد الله بن عمر «ولا یسلمه فی مصیبهٔ نزلت به $^{(7)}$ .

فالمسلم لا يترك نصرة أخيه المسلم المشروعة، سيما مع الاحتياج أو الاضطرار إليها؛ لأن من حقوق أخوة الإسلام التناصر؛ قال تعالى:

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقَوَى ﴿ (المائدة: ٢) وقال تعالى:

﴿ وَإِنِ ٱسۡـتَنصَرُوكُمُ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاتُّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ (الأنفال: ٧٢)

وقد نهى النبي عليه عن خذلان المسلم لأخيه

(۲) فتح الباري (۹۷/۵).

(٣) أخرجه الطبراني في معجمه،برقم: (١٣٢٣٩).

المسلم، ورغَّب في نصرته، أخرج أحمد في مسنده (٤) من حديث جابر بن عبد الله وأبى طلحة بن سهل الأنصاريين -رضى الله عنهما- قالا: قال رسول الله عَلَيْكُ : «ما من امرئ يخذلُ امرءًا مسلمًا، عند موطن تُنتهَكُ فيه حرمتُه، ويُنتقَصُ فيه من عِرضه، إلا خذله الله عز وجل في موطن يحبُّ فيه نصرته، وما من امرئ ينصرُ امرَءًا مسلمًا، في موطن يُنتقَصُ فيه من عِرضه، ويُنتهَكُ فيه من حُرمته، إلا نصره الله في موطن يُحبُّ فيه نصرتَه».

وقد أمر رسولنا الأكرم عَلَيْ أن ينصر المسلم أخاه المسلم، ظالمًا كان أو مظلومًا، عن أنس رضى الله عنه، قال: قال رسول الله عَلِيَّةِ: «انصر أخاك ظالًا أو مظلومًا»، قالوا: يا رسول الله، هذا ننصره مظلومًا، فكيف ننصره ظالًا؟ قال: «تأخذُ فوق ىدىه»<sup>(ە)</sup>.

وبيَّن عَلَيْ أَن المجتمع المسلم بنيانٌ متكامل، يشدُّ بعضه بعضًا، ويقوِّي بعضه ببعض، فعن أبى موسى -رضى الله عنه- عن النبي عليه قال: «المؤمنَ للمؤمن كالبنيان يشُدُّ بعضُه بعضًا»، وشدَّكَ بن أصابعه (٦).

فقد شبَّه نبينا الأكرم ﷺ الأمة بالبنيان تترابط لبناته مع بعضها البعض حتى تصير وكأنها قطعة واحدة، وهذا ما ينبغى أن تكون عليه أمتنا من الترابط والاتحاد والاعتصام.

وفي حديث آخر يُشبِّه عَلَيْهُ مجتمع المؤمنين بالجسد الواحد الذي يهتم فيه كل عضو بالآخر، عن النعمان بن بشير، قال: قال رسول الله عَلَيْهُ:

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه،برقم(٢٤٤٦).



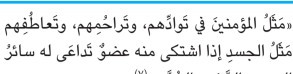




<sup>(</sup>٤) برقم: (١٦٣٦٨)، وأخرجه أبو داود في سننه، برقم:(٤٨٨٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه، برقم: (٢٤٤٤).

## دراسات في السنة النبوية



قال القاضى عياض: تمثيلٌ صحيح، وتقريبٌ للأفهام في إظهار المعانى في الصور المرئية، فيجب على المسلمين امتثالُ ما حضَّ -عليه السلام-عليه من ذلك والتخلُّق به(^).

قال ابن رجب: وهذا يدل على أن المؤمن يسوءه ما يسوء أخاه المؤمن، ويحزنه ما يحزنه. (٩)

قال ابنُ أبى جمرة: الذي يظهر أن التراحم والتوادد والتعاطف وإن كانت متقاربة في المعنى لكنْ بينهما فرق لطيف، فأما التراحم فالمراد به أن يرحم بعضهم بعضًا بأخوة الإيمان لا بسبب شيء آخر، وأما التوادد فالمراد به التواصل الجالب للمحبة كالتزاور والتهادي، وأما التعاطف فالمراد به إعانة بعضهم بعضًا كما يعطف الثوب عليه

صالح، عن أبى هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «المسلم أخو المسلم، لا يخونه ولا يكذبه ولا يخذله...». وتحصَّل من ذلك أن المسلم لا يظلم أخاه المسلم، ولا يخذله، ولا يسلمه، ولا يخونه، ولا يكذبه، ولا يحقره.

ثم يرشدنا ﷺ أن نكون عبادًا لله إخوانًا، فقال

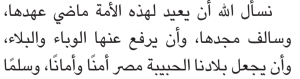
- (۷) أخرجه مسلم في صحيحه، (۲۰۸۹).
- $(\Lambda)$  إكمال المعلم بفوائد مسلم ( $\Lambda/\Lambda$ ه).
- (٩) جامع العلوم والحكم لابن رجب (٣٠٦/١).
  - (۱۰) فتح الباري (۱۰/۲۳۹).
- (١١) أخرجه الترمزي في سننه، برقم:(١٩٢٧)، والبزار في مسنده، ىرقم: (۸۸۹۱).

الجسدِ بالسَّهَرِ والحُمَّى»(٧).

أما آنَ للأمة أن تعود إلى تعاليم ربها، وسُنَّة نبيها، فلا يتقاطعون، ولا يتدابرون، ولا يتحاسدون، ولا يخون بعضهم بعضًا، ولا يكذب

ىكل حال(١٢).

وهذا الحديث عند الترمذي(١١) من رواية أبي



عَيْكَةُ: «وكونوا عبادَ الله إخوانًا»، قال الإمام النووى

-رحمه الله-: ومعنى كونوا عباد الله إخوانًا: أي

تعاملوا وتعاشروا معاملة الإخوة ومعاشرتهم في

المودة والرفق، والشفقة، والملاطفة، والتعاون في

الخير، ونحو ذلك من صفاء القلوب والنصيحة

بعضهم بعضًا، ولا يغش بعضهم بعضًا، وإنما

يلتقون على مائدة الأخوة الإيمانية، فيشد بعضهم

بعضًا، ينصر القوى الضعيف، ويأخذ الغنى بيد

الفقير، وتسود بينهم روح التعاون والمساندة،

يقول الله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ

أُوْلِيَآهُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن ٰ

ٱلْمُنْكُر وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْثُونَ إَلزَّكُوٰةً ۗ

وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَأُلْيَهِكَ سَيَرُ مَهُمُ مُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ

وحين تُحقِّق الأمة هذه المعاني السامية، وهذه

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِنَّةُ ۗ وَلِرَسُولِهِ ، وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكُمَّ

(المنافقون: ۸)

التعاليم الراقية، تكون لها العزة والكرامة لا

عَرَينُّ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة: ٧١)

وسلامًا، وسائر بلاد المسلمين.

محالة، قال تعالى:

ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

(۱۲) شرح النووي على صحيح مسلم (۱۱/ ۳۵۱).





